
39Soroud 10 (2026)

Abstract: In a world shaped by globalization and the digital revolution, 
anthropology faces unprecedented challenges. It goes beyond merely observing 
societies, probing deeply into the transformations that redefine what it means 
to be human, as well as our interactions and identities. Technologies alter our 
relationships with space, time, the body, and others, while algorithms and data 
increasingly reduce human behavior to quantifiable patterns. In this context, 
anthropology provides a critical perspective, preserving the depth of experiences 
and the richness of contexts, and highlighting the cultural, symbolic, and social 
dimensions often hidden behind technical innovations.

Through its interdisciplinary approach, drawing on history, sociology, 
philosophy, and the broader humanities, anthropology captures the complexity 
and plurality of the phenomena it studies. It helps deconstruct taken-for-
granted assumptions, reveal power dynamics, and give voice to marginalized 
perspectives. In the digital age, anthropology emerges as an essential discipline 
for rethinking knowledge, maintaining ethical and critical reflection, and guiding 
societies through profound changes, balancing technological innovation with 
human dignity.

Keywords: Anthropology, Social Issues, Humanities, New Technologies.
Résumé: Dans un monde marqué par la mondialisation et la révolution 

numérique, l’anthropologie se trouve confrontée à des défis inédits. Elle ne 
se limite plus à l’observation des sociétés, mais interroge profondément les 
transformations qui redéfinissent l’humain, ses interactions et ses identités. Les 
technologies modifient nos rapports à l’espace, au temps, au corps et à l’autre, 
tandis que les algorithmes et les données tendent à réduire les comportements 
humains à des schémas quantifiables. Face à cette situation, l’anthropologie 
offre un regard critique, préservant l’épaisseur des expériences et la richesse 
des contextes, et met en lumière les dimensions culturelles, symboliques et 
sociales souvent invisibles derrière les innovations techniques.

Ibtissame El Hannachi
Université Hassan II de Casablanca

Faculté des Lettres et des Sciences Humaines Ben M’Sik

Soroud (10) (2026) : 39 - 48

Anthropology Confronting the Digital: Complexity, Critical Think-
ing, and Democratic Stakes in Contemporary Human Sciences

L’anthropologie à l’épreuve du numérique : Complexité, esprit critique 
et enjeux démocratiques dans les sciences humaines contemporaines



40 Soroud 10 (2026)

Par son approche interdisciplinaire, elle croise histoire, sociologie, 
philosophie et sciences humaines, permettant de saisir la complexité et la pluralité 
des phénomènes étudiés. Elle contribue ainsi à déconstruire les évidences, à 
révéler les rapports de pouvoir et à défendre les voix marginalisées. À l’ère 
numérique, l’anthropologie apparaît comme une discipline essentielle pour 
repenser les savoirs, maintenir une réflexion éthique et critique, et accompagner 
les sociétés dans leurs mutations, en conciliant innovation technologique et 
dignité humaine.

Mots clés : Anthropologie, enjeu social, Sciences Humaines, Nouvelles 
Technologies.

الملخ�ص: في عالٍم تطبعه العولمة والثورة الرقمية، تواجه الأنثروبولوجيا تحدّيات 

غير م�سبوقة. فهي لم تعد تقت�صر على مجرد ملاحظة المجتمعات، بل باتت تتوغّل 

في م�ساءلة التحوّلات العميقة التي تعيد تعريف معنى الإن�سان، و�أنماط تفاعله، 

وهوياّته. �إذ تُغّري التقنيات الحديثة علاقتنا بالمكان والزمان والج�سد والآخر، في 

قابلة  �أنماط  الب�شري في  ال�سلوك  اختزال  �إلى  والبيانات  الخوارزميات  تميل  حين 

للقيا�س الكمّي. وفي هذا ال�سياق، توفّر الأنثروبولوجيا منظورا نقديا ي�سهم في 

الحفاظ على عمق التجارب الإن�سانية وغنى ال�سياقات، كما يُبرز الأبعاد الثقافية 

والرمزية والاجتماعية التي غالبا ما تظل خفيّة خلف الابتكارات التقنية.

التاريخ وعلم  التي ت�ستثمر معطيات  البين-تخ�ص�صية  ومن خلال مقاربتها 

كّن الأنثروبولوجيا من ا�ستيعاب  الاجتماع والفل�سفة و�سائر العلوم الإن�سانية، ُمت

تعقّد الظواهر المدرو�سة وتعدّدها. كما تُ�سهم في تفكيك الم�سلّمات، والك�شف 

�شة. وفي الع�صر الرقمي، تبرز  عن علاقات القوّة، والدفاع عن الأ�صوات المهمَّ

المعرفة، و�صون  التفكير في  لإعادة  �أ�سا�سيا  �صا  تخ�صّ باعتبارها  الأنثروبولوجيا 

التفكير الأخلاقي والنقدي، ومواكبة تحوّلات المجتمعات، من خلال التوفيق 

بين الابتكار التكنولوجي والكرامة الإن�سانية.

الإن�سانية،  العلوم  الاجتماعية،  الق�ضايا  الأنثروبولوجيا،  المفاتيح:  الكلمات 

التقنيات الحديثة.

Introduction 
Dans un monde où la mondialisation se renforce, changeant la façon dont 

les sociétés se connectent, et où la révolution numérique transforme notre 
quotidien, nos manières de concevoir et d’agir, les sciences humaines se 
trouvent à un carrefour important. Leur mission va au-delà de l’observation 
du monde et de l’étude des dynamiques sociales, cherchant à comprendre des 
enjeux plus profonds. Mais il s’agit maintenant de comprendre comment les 
transformations contemporaines réécrivent les bases mêmes de ce qui fait 
l’humain. L’anthropologie, au cœur de ces disciplines, se distingue par son 



41Soroud 10 (2026)

approche unique des pratiques culturelles, des récits communs et des façons de 
vivre ensemble, tout en offrant des clés pour comprendre les évolutions subtiles 
de notre époque.

Dans ce contexte en mutation accélérée, où les repères traditionnels 
se brouillent et les cadres sociaux se redéfinissent, il devient essentiel de 
s’interroger sur la place de l’humain face aux logiques technologiques. À l’heure 
où les algorithmes façonnent nos choix, où les identités deviennent mouvantes 
et les interactions souvent utilitaires, l’anthropologie est appelée à jouer un 
rôle renouvelé demandant d’interroger le sens, de redonner de l’épaisseur aux 
relations, et de penser la complexité humaine à l’ère numérique en posant les 
questions suivantes : que reste-t-il du rapport à l’autre, de l’intériorité, de la 
densité humaine des interactions? Lorsque la technique façonne les contours 
mêmes de ce qu’il est possible de penser, l’anthropologie peut-elle encore ouvrir 
des brèches? Peut-elle continuer à faire entendre les voix minorées, à défendre 
l’épaisseur du vécu, à honorer l’hétérogène sans se voir contrainte de répondre 
aux critères d’efficacité et d’uniformité qui gouvernent désormais l’espace du 
savoir ? L’anthropologie saura-t-elle encore faire entendre la voix du singulier, 
du fragile, de l’imprévisible, face à la tentation d’un monde lu à travers le prisme 
de l’algorithme, qui classe, prédit et simplifie, mais ne comprend plus ?

Au-delà des méthodes ou des outils mobilisés, c’est aujourd’hui le socle 
épistémologique même de l’anthropologie qui se trouve remis en question. En 
effet, que signifie encore observer dans un monde saturé d’images, de données, 
de médiations et de représentations numériques ? Observer qui, observer 
quoi, et surtout selon quelles modalités et dans quelles finalités ? De telles 
interrogations amènent à réfléchir à la manière dont l’anthropologue peut situer 
son regard dans un environnement où les frontières traditionnelles du réel, du 
vécu et du symbolique deviennent plus mouvantes. Elles invitent également à 
s’interroger sur les rapports de pouvoir, les logiques technologiques et les récits 
dominants qui façonnent désormais notre compréhension du monde.

Dans cette perspective, la question n’est plus seulement méthodologique ; 
elle engage une réflexion plus large sur la capacité de la discipline à maintenir 
une distance critique, à éviter la fascination pour l’innovation et à continuer de 
déranger ce qui semble aller de soi. L’anthropologie se voit ainsi confrontée 
à la nécessité de repenser ses objets, ses pratiques et ses enjeux éthiques, tout 
en préservant ce qui fait sa force à savoir une attention constante à l’humain, 
à ses expériences et à ses mondes possibles. Dès lors, l’enjeu central consiste 
à comprendre comment la discipline peut encore penser, interroger et 
accompagner les mutations profondes engendrées par le numérique, sans céder 
ni à la technophobie ni à la technophilie.

En somme, il importe de réinterroger les fonctions de l’anthropologie 
aujourd’hui ainsi que sa capacité à produire du sens, à faire apparaître 
les rapports de pouvoir invisibles, mais aussi à porter un regard critique en 
observant avec discernement les recompositions sociales en cours. Cela ouvre 
sur un enjeu plus large, à savoir la pertinence des sciences humaines dans un 
monde qui change à une vitesse stupéfiante, souvent aux dépens de la nuance, 
du récit et du sens.



42 Soroud 10 (2026)

L’anthropologie comme science de la complexité
L’anthropologie, par essence, est un domaine de recherche interdisciplinaire 

où se croisent divers champs de savoir. Elle mobilise des connaissances issues 
de l’histoire, de la philosophie, de la sociologie, de la psychologie et même 
de la linguistique ou de l’économie, dans l’optique d’étudier, d’examiner et 
d’interpréter les sociétés humaines dans leur intégralité. Il ne s’agit pas d’un 
simple mélange de regards, mais d’une pluralité qui exprime la richesse et 
la complexité des phénomènes étudiés. Les structures culturelles, les rituels 
sociaux, les relations de pouvoir, les modes de communication et les systèmes 
symboliques qui fondent les formes collectives d’existence sont essentiels pour 
comprendre les dynamiques sociales.

Ainsi, Edgar Morin affirme dans La Méthode (1977) l’urgence d’élaborer 
une pensée de la complexité, qui est seule capable de surmonter les limites d’un 
savoir morcelé par les divisions disciplinaires. Il appelle à un mode de pensée 
multifactorielle, à même de saisir les interactions, les mécanismes de rétroaction 
positive, les incohérences internes qui parcourent les sociétés humaines. La 
pensée complexe est aussi une éthique intellectuelle, qui valorise une pluralité 
féconde des points de vue et s’oppose aux explications unidimensionnelles ou 
simplifiées.

En outre, l’approche interdisciplinaire de l’anthropologie est parfois 
critiquée, notamment pour son déficit de cohérence formelle ou pour l’ambiguïté 
attribuée à ses concepts. Cependant, cette ouverture méthodologique, loin de 
déstabiliser la discipline, représente un atout essentiel pour appréhender les 
dynamiques complexes du monde. Elle permet d’articuler différentes échelles 
d’analyse du local au global en offrant la possibilité de confronter les niveaux 
d’analyse, et d’appréhender les phénomènes dans leur densité historique. 
L’anthropologue, à la manière d’un traducteur, cherche à rendre intelligibles 
des logiques culturelles parfois très éloignées des siennes, sans les réduire à 
des stéréotypes.

Si Edgar Morin1 met l’accent sur la nécessité d’une pensée complexe qui est 
capable de relier les savoirs et d’affronter l’incertitude du réel, Pierre Bourdieu2, 
quant à lui, dans Homo academicus (1984), souligne que les sciences sociales 
ne peuvent s’afficher absolument neutres vu qu’elles sont engagées dans un 
effort de dévoilement des structures invisibles qui organisent la vie collective. 
En effet, l’analyse anthropologique n’est jamais purement descriptive ; elle 
interroge les évidences, met au jour les formes de domination, les habitus3, 
les inégalités incorporées. Elle nous apprend à adopter un regard critique, en 
déconstruisant l’évidence et les idées reçues dans un monde qui va vite et oublie 
d’écouter. Elle recueille les murmures des cultures, les gestes oubliés, les récits 

1 - Edgar Morin, né en 1921, est un philosophe et sociologue français connu pour sa pensée 
complexe et son appel à une approche interdisciplinaire face aux grands enjeux contemporains.
2 - Pierre Bourdieu, né en 1930 et mort en 2002, est un sociologue français majeur dont les concepts 
d’habitus, de champ et de capital symbolique ont profondément marqué les sciences sociales.
3 - L’habitus, dans la pensée de Pierre Bourdieu, correspond à un ensemble de manières d’être, de 
penser et d’agir, que l’individu intègre au fil de son éducation et de son expérience sociale, et qui 
influencent inconsciemment ses comportements au quotidien.



43Soroud 10 (2026)

en marge. Elle est ce regard patient qui refuse de juger trop vite, qui questionne 
sans réduire, et qui croit encore en la richesse du divers. Elle nous rappelle que 
comprendre l’autre, c’est peut-être la plus haute forme de sagesse.

Dans le contexte numérique actuel, le recours à une pensée critique s’avère 
plus indispensable que jamais. Produites et absorbées sans relâche, les données 
massives imposent progressivement une lecture du réel soumise à l’emprise de 
l’algorithme, de la rapidité et de la quantification. Ledit processus comporte 
un risque important de réification étant donné que les conduites humaines 
sont réduites à des schémas mathématiques, et à des comportements anticipés, 
catégorisés et monétisés.

Parce qu’elle privilégie l’épaisseur du vécu et la richesse du contexte, 
l’anthropologie peut faire contrepoids à la pensée algorithmique dominante, 
souvent réduite à des logiques de gestion et de calcul. Ainsi, en revalorisant 
les méthodologies qualitatives, l’observation participante, les récits de vie, les 
émotions et les subjectivités, l’anthropologie donne voix à ceux que les systèmes 
dominants tendent à invisibiliser les marges, les périphéries, les expériences 
minoritaires. Elle ne cherche pas à modéliser, mais à comprendre ; elle ne 
prétend pas prédire, mais interpréter. Alors que les sociétés contemporaines 
sont submergées par des flux d’informations qu’elles peinent à investir de sens 
humain, l’anthropologie assume un rôle de veille et de mise en perspective. Elle 
entretient la pluralité des points de vue, reconnaît la fécondité des différences 
culturelles et affirme la nécessité d’une temporalité patiente pour accéder au 
sens. Elle souligne que l’humain excède les cadres d’analyse normatifs : il est 
porteur de récits, traversé de tensions, habité d’imaginaires et ancré dans des 
héritages.

En adoptant une posture réflexive, l’anthropologie pousse à remettre en 
question les évidences apparentes, les classifications rigides et les explications 
simplistes. Elle développe un regard curieux et patient, capable d’interroger 
les normes établies, les évidences sociales et les mécanismes de pouvoir, sans 
craindre ni l’ambiguïté ni l’incertitude. Ce faisant, elle ne se limite pas à une 
description du monde,elle en propose une lecture décentrée, critique, ouvrant 
la voie à d’autres modes de pensée. Profondément humaine et éthiquement 
engagée, l’anthropologie demeure plus que jamais une nécessité contemporaine.

Sciences Humaines et démocratie : penser l’individu dans un monde 
fragmenté

Les sciences humaines sont le fondement de toute démocratie, elles aident 
l’être humain à comprendre les autres, à développer sa pensée et à agir avec 
responsabilité en cultivant l’empathie dans son esprit et en doutant des vérités 
toutes faites et des idées reçues. Leur rôle ne se limite pas à transmettre des 
savoirs, elles nourrissent une conscience vivante, attentive et responsable. Elles 
stimulent le discernement, car sans cette force intérieure, sans ce regard critique 
porté sur le monde, aucune démocratie ne peut vraiment tenir dans le temps. 
Les sciences humaines jouent ainsi un rôle clé dans la construction du jugement 
autonome et reposent sur la reconnaissance de l’altérité, l’interprétation des 
faits dans leur contexte et la vigilance face aux manipulations.



44 Soroud 10 (2026)

Dans Les Émotions démocratiques (2011), Martha Nussbaum4 met en avant 
le rôle essentiel de la formation humaniste pour soutenir une démocratie saine et 
réfléchie. Elle insiste sur la nécessité de combattre les forces déshumanisantes 
qui traversent nos sociétés, comme la peur de l’autre, la haine des différences, 
l’isolement et l’apathie politique. Elle soutient que seule une éducation fondée 
sur les arts, la littérature, la philosophie et l’histoire est capable de cultiver 
une véritable imagination morale. Cette imagination morale est la faculté de 
ressentir les vies et les souffrances d’autrui, de dialoguer avec les différences 
et de percevoir l’humanité commune au-delà des frontières culturelles. Dans 
sa vision, l’éducation humaniste est loin d’être un luxe, mais un bouclier 
essentiel pour la démocratie. Ladite éducation humaniste se trouve aujourd’hui 
profondément transformée par le numérique, devenu un véritable environnement 
cognitif global. En effet, les technologies numériques ne se contentent pas 
de nous aider au quotidien, elles changent silencieusement notre manière de 
comprendre le monde, de gérer notre temps, de tisser des liens avec les autres.

Gérald Bronner5, dans La Démocratie des crédules (2013), met en lumière 
les risques d’une infosphère pilotée par des algorithmes, qui influence en 
profondeur ce que l’individu voit et partage. En conséquence, la diffusion 
massive de fausses informations, la crispation des opinions et la disparition 
des espaces de dialogue ouverts à tous fragilisent profondément le débat 
démocratique. En effet, ce phénomène n’est pas sans conséquence pour la 
qualité du débat public. D’une part, l’émotion s’impose souvent en lieu et place 
de l’argumentation, et d’autre part, les idées s’enferment dans un écho plutôt 
que d’être véritablement débattues. Ces dérives minent les bases mêmes du 
dialogue démocratique.

Cependant, Bronner insiste aussi sur le fait que les personnes formées aux 
méthodes des sciences humaines, grâce à des compétences comme l’analyse 
des discours, la critique des sources et la compréhension des contextes sociaux, 
sont mieux armées pour résister à ces dérives. Ils sont capables de distinguer 
les arguments fallacieux, de séparer les faits des opinions, et de prendre du 
recul par rapport aux contenus qui se propagent rapidement. Pour faire simple, 
les sciences humaines ne se contentent pas de nous apprendre à « bien penser 
», elles nous montrent aussi comment évoluer sereinement dans le monde 
numérique, sans se laisser engloutir.

Dans un monde où les rapports sociaux, économiques et politiques sont 
profondément numérisés, l’anthropologie peut jouer un rôle crucial, à la fois 
décisif et salutaire. En effet, elle offre un regard distinct et nécessaire sur l’idée 
dominante qui tend à réduire l’humain à une simple somme de données, de 
comportements programmés, ou de parcours de consommation à contrôler. Loin 
de considérer l’humain comme une machine, l’anthropologie nous rappelle que 
nous sommes des êtres de culture, de langage, de récits et de mémoire, inscrits 

4 - Martha Nussbaum, née en 1947, est une philosophe américaine reconnue pour ses travaux en 
éthique, en philosophie politique et pour son élaboration de l’approche des capabilités centrée sur 
la dignité humaine.
5 - Gérald Bronner, né en 1969, est un sociologue français spécialiste des croyances collectives et 
des biais cognitifs, qui étudie notamment les effets du numérique sur la diffusion des idées.



45Soroud 10 (2026)

dans une histoire, porteurs de symboles, d’héritages et d’émotions. Ainsi, il est 
impossible d’enfermer l’identité humaine dans des données ou de la réduire à 
des prédictions algorithmiques, aussi puissants soient-ils.

De plus, l’anthropologie ne se contente pas d’observer passivement le 
monde. Elle adopte une position active, éthique et réfléchie, cherchant à 
comprendre l’Autre sans simplification, à dévoiler les rapports de pouvoir 
sans les naturaliser, et à produire du savoir sans l’imposer. Elle privilégie 
une approche fondée sur l’échange, la patience et l’ouverture, acceptant la 
pluralité des réalités et l’unicité des vécus. Dans cette optique, elle interroge 
les imaginaires technologiques dominants, le progrès constant, l’intelligence 
artificielle toute-puissante, ainsi que l’idéologie de la transparence complète, et 
les confronte à des modes de vie, de connaissances et de relations plus calmes, 
plus incarnés et plus ancrés localement.

Ainsi, l’anthropologie peut véritablement contribuer à réinventer la 
citoyenneté à l’ère numérique, en articulant technologie et humanité, innovation 
et mémoire, individualisation, globalisation et diversité culturelle. Elle nous 
rappelle que, même si le monde évolue à une vitesse inédite, le sens que nous lui 
attribuons collectivement demeure une œuvre fragile, toujours en construction, 
et pourtant d’une importance capitale. En refusant la déshumanisation qui 
accompagne parfois la révolution numérique, l’anthropologie œuvre pour 
préserver la dignité, la complexité et la liberté des subjectivités humaines. Elle 
devient ainsi un espace de résistance intellectuelle, tout en étant une ressource 
précieuse pour repenser nos façons d’habiter le monde.

Anthropologie et humanisme numérique : repenser les savoirs et les 
cadres théoriques

Le bouleversement technologique actuel nous contraint à repenser 
profondément nos façons de réfléchir. En effet, le numérique n’est plus 
seulement un outil au service des connaissances, mais il constitue désormais 
un environnement global qui transforme nos pratiques sociales, nos modes 
de communication, nos représentations et même nos identités. De plus, ce 
changement n’affecte pas uniquement nos outils et nos usages, mais il bouleverse 
également la manière dont nous pensons, vivons et interagissons. Ainsi, nous 
devons impérativement adapter nos approches et nos comportements face à 
cette transformation radicale qui redéfinit en profondeur notre rapport au 
monde. Milad Doueihi6, dans Pour un humanisme numérique (2011), Souligne 
cette profonde transformation. D’après lui, la transition numérique incite 
les humanités à réfléchir profondément sur leur rôle, leur légitimité et leurs 
méthodes. Les disciplines classiques, qui ont vu le jour dans un monde dominé 
par le texte, les archives et les documents, doivent désormais se réinventer dans 
un univers où prédominent les flux, les réseaux, les interfaces et les données 
en mouvement constant. Ce n’est pas seulement une question de transférer 
des contenus sur de nouveaux supports, mais de repenser les fondements 
des sciences humaines dans le contexte numérique. Le numérique ne met 
6 - Milad Doueihi, né en 1959, est un penseur franco-libanais qui s’intéresse aux transformations 
culturelles liées au numérique, qu’il analyse à travers le prisme de l’histoire des idées et des 
humanités.



46 Soroud 10 (2026)

pas seulement en péril les formes traditionnelles de savoir comme la lecture 
linéaire, l’argumentation rigoureuse ou le temps long de la réflexion critique ; 
il propose aussi de nouvelles manières de comprendre l’humain. L’intelligence 
artificielle, le big data, les algorithmes prédictifs et les technologies immersives 
(réalité augmentée, métavers, simulations) ouvrent de nouvelles avenues pour 
analyser les comportements, les cultures et les représentations collectives. Ces 
technologies mettent en lumière ce qui était invisible jusqu’alors : des traces 
numériques, des dynamiques relationnelles, des habitudes informatiques, 
offrant ainsi une autre vision du tissu social. Mais cette ouverture n’est pas sans 
risques, ni sans nécessiter une réflexion critique.

Comme le souligne Michel Foucault dans Les Mots et les Choses (1966), il 
est crucial d’interroger les contextes historiques et politiques qui sous-tendent 
la production du savoir. Dans cette optique, il devient indispensable de se poser 
des questions fondamentales : Quelles perspectives sont mises à l’écart par les 
algorithmes ? Quels intérêts ou influences orientent la manière dont les données 
sont collectées, utilisées et interprétées ? Les outils intellectuels traditionnels 
des sciences humaines sont-ils encore adaptés à l’ère du numérique, ou 
faut-il repenser notre approche pour saisir les transformations à venir ? Ces 
interrogations ne sont pas de simples spéculations abstraites ; elles redéfinissent 
en profondeur notre rapport au soi, au vrai et à l’autre.

Loin de se limiter à une simple attitude de méfiance ou de rejet, l’anthropologie 
a tout intérêt à considérer le numérique comme un levier de transformation de ses 
approches. En effet, elle peut voir dans le numérique un espace d’exploration, 
où chaque détail ouvre de nouvelles pistes de compréhension des pratiques 
numériques et des transformations culturelles qu’elles génèrent. De plus, elle 
peut l’envisager comme un puissant instrument d’analyse, permettant d’éclairer 
les interactions sociales façonnées par les données, et l’aborder comme un 
terrain fertile pour l’innovation conceptuelle, où naissent de nouvelles manières 
de penser et de raconter le monde numérique.

Adopter cette démarche implique, bien entendu, de rester vigilant à deux 
niveaux. Intellectuellement, il s’agit de ne pas se laisser séduire par la croyance 
en une technologie prétendument neutre, et humainement, de veiller à ce que 
l’homme ne soit pas réduit à une simple somme de chiffres, de profils ou de 
performances. Il est devenu urgent, aujourd’hui plus que jamais, de réinterroger 
le sens des finalités. En effet, il ne s’agit plus de courir après les prouesses 
technologiques ni de se laisser éblouir par l’illusion de l’efficience ou de 
l’automatisation. Il convient, au contraire, de prendre du recul et de réfléchir de 
manière critique à ce que ces mutations numériques redéfinissent profondément 
dans nos manières d’être, de penser, de sentir et de vivre ensemble. À travers 
les transformations des temporalités, des médiations symboliques et des formes 
d’apprentissage, c’est notre rapport au monde, à l’autre et à nous-mêmes qui se 
trouve bouleversé. Ce que nous appelons “progrès” ne saurait être dissocié de 
la question du sens, car, sans finalités claires et sans éthique du discernement, 
l’innovation devient un mouvement vide, autoréférentiel, et potentiellement 
destructeur.



47Soroud 10 (2026)

Dans cette optique, l’anthropologie peut jouer un rôle fondamental. En effet, 
elle trace les contours d’un savoir lent, enraciné, qui est pleinement conscient 
de ses méthodes et de ses présupposés. Il s’agit d’un savoir qui ne sépare pas la 
rigueur de la pensée de la responsabilité éthique, ni le scientifique du politique, 
et qui ne dissocie pas le savoir de l’expérience vécue. Ainsi, en offrant une 
approche située, critique et sensible, l’anthropologie permet de comprendre 
l’impact des transformations technologiques sur les cultures, les corps, les 
subjectivités, les imaginaires et les liens sociaux. Par conséquent, elle offre 
une lecture ancrée du monde, qui conjugue l’exigence de la recherche avec une 
écoute attentive des contextes, des symboles et des pratiques locales.

Penser avec l’anthropologie, c’est, en quelque sorte, se rappeler que la 
pensée ne consiste pas à plier le réel aux catégories de la logique instrumentale. 
Il s’agit plutôt de se rendre disponible à ce que les existences humaines, dans 
leur complexité, leur diversité et leur vulnérabilité, ont à dire du monde. C’est 
une invitation à ralentir, à remettre en question les évidences, et à cultiver le 
doute fertile plutôt que de se laisser emporter par la certitude algorithmique. 
Loin de tout relativisme mou, cette posture appelle à une éthique de la 
compréhension, à une intelligence du lien, ainsi qu’à une lucidité critique face 
aux récits dominants de la modernité technologique.

En somme, l’anthropologie nous rappelle que chaque société produit ses 
technologies à partir d’un imaginaire, d’une vision du monde, et d’un système 
de valeurs. Dès lors, elle nous invite non seulement à ne pas subir ces mutations, 
mais aussi à les interroger, à les orienter et à y inscrire du sens. De cette 
manière, l’anthropologie ouvre ainsi un espace pour une véritable réflexion 
politique sur la technique, une pensée qui, loin de céder au catastrophisme ou à 
l’enthousiasme naïf, choisit de pleinement habiter son époque, avec conscience 
et responsabilité.

Conclusion
À l’heure où le numérique redessine nos façons d’être, l’anthropologie ne 

perd pas son sens ; bien au contraire, elle en acquiert un nouveau, à la fois plus 
urgent et plus vivant. En effet, dans un monde où nos liens se distendent du 
corps, où certaines décisions nous échappent, et où les réseaux numériques nous 
connectent en continu sans toujours créer de véritable relation, l’anthropologie 
permet de mieux comprendre les transformations profondes de nos manières 
de cohabiter, de nous définir, de résister et de devenir vulnérables. Elle met 
ainsi en lumière les dimensions culturelles, économiques et symboliques 
souvent dissimulées derrière des innovations qui, présentées comme purement 
techniques, en masquent des enjeux plus larges. À cet égard, des technologies 
telles que l’intelligence artificielle, les algorithmes, les plateformes ou les 
métavers bouleversent non seulement nos modes d’existence, mais aussi nos 
façons de communiquer, d’imaginer et de donner sens au monde.

Parce qu’elle croise les savoirs, l’anthropologie dépasse les frontières 
disciplinaires et favorise un dialogue constant entre les sciences humaines, 
la biologie, la technologie et la philosophie. Cette transversalité permet ainsi 
de repenser les défis éthiques, politiques et existentiels que les mutations 



48 Soroud 10 (2026)

contemporaines imposent. En développant l’esprit critique, elle aide à 
déconstruire les discours dominants et à replacer l’humain au cœur de l’analyse. 
Ce faisant, elle met en évidence les inégalités renforcées par les technologies, 
les discriminations algorithmiques, les biais des données, mais aussi les 
inquiétudes croissantes liées à la surveillance, au contrôle et à la dépossession 
numérique.

Dans cette perspective, défendre la dignité humaine revient à rappeler que 
chaque innovation doit être évaluée à l’aune de ses effets sur les réalités vécues, 
les subjectivités et l’imaginaire collectif. L’anthropologie donne ainsi une place 
aux voix ignorées, aux pratiques marginales et aux savoirs enracinés  tout ce 
que les systèmes globaux tendent bien souvent à homogénéiser ou à rendre 
invisible. Loin de se limiter à l’observation, elle propose une analyse critique 
des structures sociales, des outils technologiques et des régimes de vérité 
qui façonnent notre présent, en dévoilant les dynamiques de domination, les 
asymétries d’accès à l’information et les normes présentées comme neutres.

Certes, l’incertitude épistémologique contemporaine est réelle, les catégories 
se fluidifient, les objets d’étude deviennent instables et les perspectives se 
multiplient. Cependant, loin de constituer une entrave, cette instabilité devient 
le socle d’une anthropologie vivante, capable de penser la complexité sans 
la réduire. Elle encourage ainsi une pensée critique, souple et lucide, apte à 
interroger ses propres postulats.

Finalement, à l’ère des intelligences artificielles, repenser l’humain revient 
à repenser l’anthropologie elle-même. Celle-ci n’est pas un savoir figé, mais 
une pratique du décentrement, une éthique de l’écoute et une méthode pour 
analyser les nouvelles formes de vivre ensemble. Dans un contexte où les 
technologies redéfinissent les frontières du sujet, de l’intime et du collectif, 
l’anthropologie se trouve appelée à inventer de nouveaux outils, de nouveaux 
récits et de nouveaux engagements. Elle demeure ainsi un espace privilégié de 
résistance intellectuelle et de responsabilité humaine, capable d’accompagner 
les sociétés dans leurs métamorphoses tout en préservant la complexité, la 
pluralité et la profondeur du vécu humain.

Références bibliographiques
Bourdieu, P. (1984). Homo academicus. Paris: Éditions de Minuit.
Bronner, G. (2013). La Démocratie des crédules. Paris: PUF.
Doueihi, M. (2011). Pour un humanisme numérique. Paris: Flammarion.
Foucault, M. (1966). Les Mots et les Choses. Paris: Gallimard.
Lévi-Strauss, C. (1955). Tristes Tropiques. Paris: Plon.
Morin, E. (1977). La Méthode. Paris: Seuil.
Nussbaum, M. (2011). Les Émotions démocratiques. Paris: PUF.


